27. hodina – Mše svatá
Minulou hodinu jsme se začali věnovat tématu eucharistie. Sledovali jsme, na jakém pozadí Ježíš ustanovuje eucharistii, respektive jak nám o ustanovení eucharistie vypráví jednotliví svatopisci.

Právě úvahy o novozákonních zprávách a Ježíšova výzva „To konejte na mou památku“, kterou jsme končili minulou hodinu, nám otevírají prostor k tomu, abychom se v krátkosti (následující dvě hodiny) zamýšleli nad eucharistickým slavením.

Dvě novozákonní tradice
Když se podíváme na čtyři úryvky vyprávějící o ustanovení eucharistie, můžeme rozlišit dvě základní tradice – Lukášovsko-Pavlovská a Markovsko-Matoušovská. Tyto tradice se liší v různých detailech. Asi tím nejvýraznějším je otázka, který z těch čtyř kalichů Ježíš vzal.  Lukášovsko-Pavlovská tradice hovoří o tom, že Ježíš bere kalich po večeři (čtvrtý z kalichů pesachové večeře). Markovsko-Matoušovská tradice nám říká, že Ježíš bere kalich vzápětí po chlebě (třetí kalich pesachové večeře).
Tento rozdíl se stává ještě pozoruhodnějším a výmluvnějším v momentě, když si přečteme Pavlovu zprávu o řádu při večeři Páně. Pavel Korinťanům píše: „Co jsem od Pána přijal, v tom jsem vás také vyučil: Pán Ježíš právě tu noc, kdy byl zrazen, vzal chléb, vzdal díky, rozlámal ho a řekl…“ (1 Kor 11,23n). Moc dobře víme, že Pavel se nenacházel při poslední večeři ve večeřadle, ani že nikdy nemohl s Ježíšem na zemi slavit eucharistii. Co tedy znamená to, že předává to, co přijal od Pána? Znamená to, že předává to, co přijal od církevní komunity, ve které žil, která slaví eucharistii v poslušnosti Pánovu příkazu – „To konejte na mou památku“.

Pavel nám tedy zachycuje to, jak slavila památku poslední večeře komunita, ve které křesťansky dozrával. Stejně tak činí každý z evangelistů. Svatopisci nám tedy předávají tradice toho, jak slavili památku poslední večeře prví křesťané (proto se ony tradice nepatrně rozcházejí).

Slavení mše svaté, jako bytí ve večeřadle
Tím se ale dostáváme k další, a tentokrát pro nás už velmi podstatné věci. Svatopisci dělají to, že místní komunitu, která slaví památku poslední večeře, usazují společně s Ježíšem do večeřadla. Vyjadřují tak velmi hlubokou věc. Ti, kdo slaví eucharistickou slavnost, usedají společně s Ježíšem ke stejnému stolu a slaví tajemným způsobem památku jeho smrti, jeho vzkříšení a nanebevstoupení
.

Pokud by tedy, čistě hypoteticky, svatopisci psali evangelium v dnešní době, pak by ve svém evangeliu zaznamenávali to, jak slaví eucharistii místní komunita, a její slavení by zasadili do okamžiku poslední Kristovy večeře
.
Eucharistie, kterou Ježíš prožívá

Skutečnost, že usedáme s Kristem do večeřadla, je ale ještě mnohem hlubší. My častokrát říkáme, že Ježíš ustanovuje eucharistii slovy: „To konejte na mou památku“. Je to pravda, ale ne úplná. Ježíš totiž neustanovuje eucharistii v pravém slova smyslu při poslední večeři, ale v momentě, kdy se slova stávají skutkem, kdy se tělo vydává, krev prolévá.

Ježíš neustanovuje eucharistii v pravém slova smyslu svými slovy, ale svým životem. Ne tím, že ji „slaví“ ve večeřadle, ale tím, že ji prožívá na kříži. Této skutečnosti odpovídají jednotlivá Ježíšova gesta ve večeřadle – bere chléb, láme ho, aby ho dával…

Pokud tedy sedíme s Ježíšem ve večeřadle, pak můžeme sledovat Ježíše, jeho gesta, naslouchat jeho slovům, naslouchat jeho slovům a hlouběji vnímat, co je to eucharistie. Že to není něco sterilního, něco, co nemá nic společného s naším životem.

Dokonce můžeme na Ježíši vidět, že jeho život je v pravém slova smyslu eucharistický, totiž je životem, ve kterém se člověk dává a tím oslavuje Boha. A v tuto chvíli Ježíšova slova: „To konejte na mou památku“
 nejsou jen výzvou ke slavení mše svaté v kostele, ale k opravdovému životu z eucharistie, k eucharistickému životu.

A v tomto kontextu můžeme účinněji chápat, co to znamená, když II. vatikánský koncil říká, že eucharistie je zdrojem a vrcholem křesťanského života. Bez eucharistického slavení, bez toho, že bychom usedali co nejčastěji s Ježíšem do večeřadla, nemůžeme opravdově prožívat svůj křesťanský život. Bez pohledu upřeného na „eucharistického Krista“ a jeho „eucharistický život“ nemůžeme my, „kteří patříme Kristu“ 
, plně prožívat svůj vlastní život
.
II. vatikánský koncil

Dříve, než se začneme věnovat jednotlivým částem mše svaté, podívejme se ještě na základní myšlenku, kterou nám v liturgické reformě přináší II. vatikánský koncil. Velmi zjednodušeně můžeme říci, že veškerá liturgická reforma II. vatikánského koncilu má za cíl aktivní účast věřících.

Každý z nás máme ze křtu podíl na Kristově kněžství. A toto kněžství uskutečňujeme mimo jiné při slavení mše svaté. Ona aktivní účast věřících, aktivní účast každého z nás, má být tedy naším osobním prožíváním Kristova kněžství a jeho účasti na něm. 
Aktivní účast věřících nespočívá v tom, že zapojíme jednotlivce do čtení, do přímluv, do obětního průvodu, ale v tom, že se každý svým způsobem modlitbou a obětí připojuje k eucharistickému slavení. Mezi hlavní skutečnosti, ve kterých se každý aktivně účastníme eucharistického slavení, patří společné postoje, zpěv, modlitby, ticho…

Z aktivní účasti věřících, a z vnímání účasti a prožívání Kristova kněžství pak také vyplývá, proč vlastně mši svatou slavíme. My se častokrát domníváme, že cílem eucharistického slavení je naše odpočinutí si u Pána, „dobití baterek“, mystický zážitek… Nic z toho ale neodpovídá aktivní účasti věřících, o ničem takovém se nehovoří v jednotlivých modlitbách mše.

Co je cílem eucharistického slavení, krásným způsobem vystihují slova ze začátku bohoslužby oběti: „Modlete se, bratři a sestry, aby se má i vaše oběť zalíbila Bohu, Otci všemohoucímu. Kéž ji přijme ke své slávě a k spáse světa“. Můžeme tedy vidět tři cíle eucharistického slavení – naše oběť, Boží sláva a spása světa. Opakuji, že se zde nemluví o žádném odpočinutí, „dobití baterek“, či mystickém zážitku
.

Na slavení mše svaté je dobré se také připravit. Mohu se připravit na bohoslužbu slova, nebo si uvědomit, s čím (jaký) vstupuji do jejího slavení, co při mši „obětuji“… Abych mohl dobře slavit eucharistii, k tomu mi má jednak pomoci eucharistický půst, ale zároveň mi v tom pomůže také včasný příchod do kostela…
Rozdělení mše svaté

Nyní se ale už věnujme rozdělení mše svaté. Eucharistická slavnost má dvě základní části; bohoslužbu slova (hlavním místem je ambon) a bohoslužbu oběti (oltář). Bohoslužba slova je navíc uvedena vstupními obřady, bohoslužba oběti je zakončena závěrečnými obřady.
Úvodní obřady

Vstupní průvod
Podle misálu papeže Pavla VI. začíná mše svatá tehdy, kdy je shromážděn lid. Tehdy kněz v průvodu přichází k oltáři. Průvod vyjadřuje to, že kněz předstupuje před Boha jako jeden z Božího lidu. Zároveň odkazuje na to, že jsme součástí putující církve. Při vstupním průvodu lid zpívá. Jeho zpěv má několikerý význam. Sjednocuje jednotlivce v jedno společenství, nebo uvádí do tajemství liturgie (půst, Velikonoce, svátek…).

Pozdrav oltáře

Přisluhující se hluboce klaní oltáři, čímž vzdávají oltáři úctu. Oltář následně kněží a jáhni uctívají políbením. Polibek je velmi specifický úkon. Je to gesto, jehož prostřednictvím člověk vyjadřuje lásku. Kněz tedy líbá oltář, místo Kristovy oběti, a vyjadřuje tak zvláštní lásku, kterou on, i celé společenství chová k oběti svého Ženicha. Políbení oltáře nás ale též přivádí k počátku kalvárské oběti – polibek v Getsemanech (úkon nás vede k otázce, zda i já nezrazuji svým jednáním Krista). Oltář se líbá na místě ostatků svatých (mučedníků), kteří se ve své smrti připojili ke Kristu, ztotožnili se s Kristem. 
Znamení kříže a pozdrav
Jsme společenství Trojjediného Boha. Církev je shromážděna Bohem, aby nyní Boha oslavovala. Na znamení kříže navazuje pozdrav. Jeho prostřednictvím se vyjadřuje tajemství shromážděné církve – Pán je v našem středu. 

Vyznání hříchu
Vyznání hříchu na začátku mše svaté nás otevírá správnému slavení eucharistie. Bití v prsa vyjadřuje kající gesto. Toto gesto má zatřást mým nitrem, mým životem. Má mě vést ke změně mého života. 

Zpěv Kyrie
Jedná se o nadšený pozdrav, kterým vítáme našeho Pána (tímto zvoláním vítali lidé císaře, který byl považován za boha). V tomto zvolání titulujeme Ježíše termíny Pán a Kristus. Jedná se o termíny, které odkazují na naše vyznání. Jsou to totiž termíny kristologické, neboli termíny, které vyjadřují naši víru v Ježíšovo božství.

Výraz eleison ukazuje naši prosbu o smilování. Po vykonaném úkonu kajícnosti zde ale neprosíme o to, aby se Bůh smiloval nad našimi osobními hříchy, ale aby se smiloval nad miliardami lidí, kteří nevědí nic o spáse.

Zpěv Gloria
Jedná se o zpěv andělů, zpěv, který se zpívá o nedělích (mimo adventní a postní dobu) a o slavnostech a svátcích. Jeho prostřednictvím shromážděná církev uskutečňuje jeden z významů mše svaté, protože chválí Boha a vzdává mu díky. Zpěv Gloria má tři části. 

- úvodní zpěv andělů ukazuje, že tajemství narození prostupuje celé dějiny spásy.


- oslava Boha Otce, jemuž vzdáváme díky pro jeho velkou slávu.


- oslava Syna, který přišel na tento svět, aby nás vykoupil.

Ordinárium
 obecně vznikalo v rané době, kdy křesťané tímto způsobem bojovali proti kultu pohanských bohů a kultu císařů, kteří si osobovali božskou poctu. Tak například ve zpěvech Gloria a Sanctus je vyjádřeno přesvědčení, že jediným, komu náleží sláva, je Bůh. Zpěv Kyrie, či termíny Pán, Svrchovaný, a další, které jsou užity v modlitbách ordinária, zase vyjadřují to, že žádný člověk (císař, vladař) není Bohem, ale že jediným Bohem je Trojjediný Bůh Otec, Syn a Duch svatý.
Zpěv ordinária je tak významný, že by neměl být (přesněji řečeno nesmí být) v liturgii nahrazen žádným jiným zpěvem, zpěvem, který neobsahuje celý text, či zpěvem, který slovy neodpovídá zcela tomuto textu. To ostatně vyplývá z označení „ordinárium“, tedy řádný, pevný, neměnný zpěv.
Vstupní modlitba
Po té, co jsme Boha usmiřovali, pak zdravili a následně chválili, ho nyní prosíme.
Vstupní modlitba je významnou modlitbou, do které každý z nás vstupuje jako kněz, jako ten, kdo se modlí. To vysvítá z latinského názvu této modlitby – collecta
. Jedná se o modlitbu, která sbírá, shromažďuje naše osobní modlitby. Po výzvě „Modleme se“ bychom se měli v tichosti modlit a předkládat Bohu své modlitby. Následně kněz, který nás zastupuje, pronáší modlitbu, která shrnuje, shromažďuje naše modlitby a předkládá je před Pána.

Bohoslužba slova
Bohoslužba slova má určitou linii. Nejdříve nasloucháme Božímu slovu, jehož vrcholem je četba evangelia. V homilii je nám toto Boží slovo vykládáno. Na slyšené Boží slovo reagujeme vyznáním své víry (víra je ze slyšení). Na závěr se Boží slovo modlíme – přímluvy.  

Čtení z Písma svatého

Už od nejstarších dob křesťané při svých bohoslužbách četli "z proroků a ze spisů apoštolů". 

Přestože se jedná o úryvky tisíce let staré, přesto jsou prostřednictvím působení Ducha svatého stále živé. To k nám právě teď Bůh promlouvá. My tedy nečteme jen nějaké úryvky z Písma svatého, ale my nasloucháme živému Božímu slovu, které k nám tady a teď, promlouvá. Pro výjimečnost Božího slova je zřejmé, že čtení z Bible nemůže být nahrazeno žádnou jinou, nebiblickou knihou.


Bohoslužba slova by měla vytvářet prostor k meditaci. Cílem by nemělo být jen prosté přečtení úryvku, ale naše vlastní zamýšlení se nad tím, jak je pro nás vyslechnutý úryvek aktuální, k čemu mě osobně zve. Měli bychom se učit vnímat, že Boží slovo je skutečně živé a že mě vždy k něčemu zve, respektive bychom se jej jako takové měli učit vnímat a číst. A právě liturgie by pro nás mohla a měla být prostorem, kde se tomu učíme.

Boží slovo je pro nás skutečně darem. Proto na závěr všichni na výzvu lektora odpovídáme zvoláním „Bohu díky“. Toto zvolání by mělo být skutečným vyjádřením radosti a vděku. Nemělo by to tedy být něco, co si zamumláme ospale pod vousy, ale mělo by to být radostné, nadšené a vděčné zvolání shromážděného společenství.

První čtení

První čtení o nedělích většinou jistým způsobem připravuje posluchače na slova radostné zvěsti, která zazní v evangeliu. První čtení je tak častokrát v neděli určitou „prodlouženou“ rukou evangelia. O všedních dnech první čtení představuje nejčastěji polosouvislou četbu z některé starozákonní knihy nebo apoštolského listu. 

Žalm

Žalm je častokrát určitou meditací prvního čtení. Proto by měl žalm správně navazovat na první čtení. Protože žalmy jsou svou povahou duchovní písně, měl by se, pokud je to jen trochu možné, zpívat.

Druhé čtení

O nedělích a slavnostech se po žalmu čte ještě druhé čtení. Druhé čtení je vždy z novozákonních listů apoštolů nebo ze Zjevení. 

Evangelium - příprava na jeho slyšení
Lid se na naslouchání evangeliu připravuje různým způsobem. Prvním prvkem je společný zpěv. Ve zpěvu verše před evangeliem se připojujeme ke zpěvu andělů v nebi a zdravíme tak přicházejícího Pána a vyznáváme jím svou radost a víru, nezbytnou pro přijetí Božího slova. Při tomto zpěvu všichni na znamení úcty k přicházejícímu Pánu stojíme otočení směrem k místu, odkud bude evangelium hlásáno (pokud se nenese evangeliář).
Zvolání "Sláva tobě, Pane" je vyznáním, že slyšením živého Božího slova nás zahaluje Boží sláva, že Ježíš, poslaný Otcem, mluví ke své církvi a Duch svatý způsobuje, že slovo slyšené ušima vstupuje do srdcí a do celého života. To následně vyjadřujeme i trojím značením se na své těle znamením kříže. Znamení kříže na čele, ústech a srdci je gestem, jímž prosíme, aby hlásané Slovo osvítilo naši mysl, očistilo srdce a otevřelo ústa k Boží chvále. 

Na evangelium a jeho hlásání se připravuje také služebník Božího slova, a to požehnáním nebo modlitbou. Rovněž se připravuje kniha, ze které se bude evangelium číst (evangeliář). Průvod s evangeliářem je znamením, které je převzato ze starověkého císařského ceremoniálu, a které naznačuje přítomnost vládce světa – Krista – ve svém slově.

Homilie

Jedná se o vysvětlení některých z přečtených biblických textů, či jiného liturgického textu (modlitba, antifona, píseň), či aktuálního liturgického svátku. Homilie tedy není obyčejným tematickým kázáním, ale musí vycházet z liturgie, ještě lépe ze zvěstovaného Božího slova. Jejím cílem není vzdělávat, ale pomoci věřícím aktivnějším způsobem slavit eucharistii a držet se v životě toho, co vírou přijali.

V kontextu biblické zprávy o emauzských učednících je cílem bohoslužby slova (naslouchání biblickým úryvkům a jejich výkladu) rozhoření našeho srdce
, respektive probuzení a prohloubení naší víry a výzva k následování (ke změně našeho života).

Vyznání víry

Víra se rodí ze slyšení. Rovněž Boží zjevení a Boží láska očekává naši odpověď. A nejlepší naší odpovědí je vyznání naší víry. Proto odpovědí na slyšené Boží slovo je právě naše vyznání víry.
Text vyznání, který recitujeme nejčastěji, byl sestaven na koncilech 4. stol. v Niceji a Cařihradě (Konstantinopoli). Proto tomuto vyznání víry říkáme Nicejsko-cařihradské. Druhým známým vyznáním víry je apoštolské vyznání (to se z pravidla modlíme na začátku růžence).
Přímluvy – modlitba věřících
Odpovědí na Boží slovo přijaté s vírou, je také přímluvná modlitba. Jedná se o modlitbu věřících. Nemělo by se tedy jednat o to, že se přečtou nějaké prosby, které ani neposloucháme, či nemají nějaký hlubší vztah k liturgii, ale měly by být skutečně modlitbou shromážděné církve.
Boží slovo a zjevení Boží lásky nás vede k tomu, aby se i naše srdce otevíralo a abychom nemysleli jen na sebe. Modlitba přímluv by tedy neměla být zaměřena pouze na naše potřeby, ale měla by zahrnovat potřeby celé církve, celého světa. Tomu odpovídá i struktura přímluv: za potřeby církve; za svět, společnost a její představitele; za trpící; za místní společenství. 

Nabízené otázky k snadnějšímu studiu

1. Jaké dvě tradice o ustanovení eucharistie můžeme nalézt v Písmu svatém?
2. Co nám zachycují tyto dvě tradice? 
3. Jak Ježíš ustanovuje eucharistii? 
4. Jakým způsobem mohu vykládat Ježíšova slova: „To konejte na mou památku“? 
5. Co to znamená, že máme prožívat svůj život eucharisticky?
6. Jaká je hlavní myšlenka II. vatikánského koncilu ohledně eucharistického slavení? 
7. Jakým způsobem můžeme prožívat onu aktivní účast věřících při slavení mše svaté? 
8. Jaký Kristův úřad prožívám v aktivním slavení mše svaté? 
9. Jaké jsou tři cíle eucharistického slavení, jak jsou představeny ve výzvě před modlitbou nad dary? 
10. Jaké jsou dvě hlavní části mše svaté? 
11. Jak dělíme mši svatou? 
12. Čím začínají a končí úvodní obřady? 
13. Kdy má podle misálu Pavla VI. začínat mše svatá? 
14. Co je to ordinárium? 
15. Jaký je význam ordinária? 
16. Jaké jsou části ordinária? 
17. Jak se latinsky řekne vstupní modlitba? 
18. Co vyjadřuje latinský název vstupní modlitby, collecta? 
19. Jaký je význam homilie? 
20. Jaký je význam vyznání víry? 
21. Jaká vyznání víry máme? 
22. Které vyznání víry se zpravidla modlíme při nedělní mši svaté? 
23. Jaká je struktura přímluv? 
24. Jaká je struktura bohoslužby slova? 
Nabízené otázky k snadnějšímu studiu

1. Lukášovsko-Pavlovská a Markovsko-Matoušovská.
2. Jak se památka Kristovy poslední večeře slavila v jednotlivých komunitách.
3. Primárně tím, že ji prožívá (svou smrtí, vzkříšením a nanebevstoupením) ve večeřadle slovy: „To konejte na mou památku“.
4. Jako ustanovení eucharistie, ale také jako výzvu k tomu, abychom jednali po Ježíšově příkladu, tedy abychom prožívali svůj život eucharisticky.
5. Že se máme vydávat bratřím (za bratry) a projevovat jim lásku až do krajnosti.
6. Aktivní účast věřících.
7. Svými postoji, gesty, zpěvem, modlitbou v tichu…
8. Kristův kněžský úřad.
9. Naše oběť, sláva Boha a spása světa.
10. Bohoslužba slova a bohoslužba oběti.
11. Vstupní obřady, bohoslužba slova, bohoslužba oběti, závěrečné obřady.
12. Úvodní obřady začínají vstupem a končí vstupní modlitbou.
13. Ve chvíli, kdy jsou shromážděni věřící.
14. Neměnná část mešních zpěvů, která je v nějaké míře převzata z období římského císařství. 
15. Vzdávat slávu Bohu, vyjadřovat svou víru v Boha (jen on je Bohem).
16. Kyrie (Pane, smiluj se), Gloria (Sláva na výsostech Bohu), Credo (Věřím v Boha), Sanctus (Svatý), Agnus Dei (Beránku Boží).
17. Collecta.
18. Že se jedná o modlitbu, kterou kněz, který nás zastupuje, shromažďuje, sbírá modlitby věřících.
19. Rozhoření našich srdcí, prohloubení víry a výzva k následování (změně života).
20. Naše odpověď na slyšené Boží slovo.
21. Nicejsko-cařihradské a apoštolské.
22. Nicejsko-cařihradské.
23. Modlitba za potřeby církve; za svět, společnost a její představitele; za trpící; za místní společenství. 

24. Nasloucháme Božímu slovu, jeho následnému výkladu, po té na slyšené Boží slovo reagujeme vyznáním své víry a tím, že otevíráme své srdce a v kontextu slyšeného Božího slova se modlíme za sebe, za církev a za celý svět.
� Třetí eucharistická modlitba – „Proto na památku spasitelné smrti tvého Syna, i jeho vzkříšení a nanebevstoupení a v očekávání jeho slavného příchodu přinášíme ti, Bože, toto díkůvzdání…“.


� Tedy, pokud by svatopisec pocházel z Vlašimi, předával by to, jak se slaví mše svatá ve Vlašimi a vlašimskou komunitu by posadil s Kristem do večeřadla. Nikdo sice již v dnešní době evangelium nepíše, ale tato skutečnost je i nadále platná. Když přicházíme slavit mši svatou, usedáme s Kristem ve večeřadle. 


� Nebo ještě lepší výzva z Janova evangelia: „Dal jsem vám příklad, abyste i vy jednali, jako jsem jednal já.“ (Jan 13,15).


� Zde bych jen připomněl, že v řečtině se křesťan řekne „christianos“, tedy ten, který patří Kristu, nikoli ten, který je pokřtěný.


� Opakuji to, co jsem už několikrát ve farnosti sdělovat a k čemu opakovaně vybízím. Naučme se chodit do kostela, pokud můžeme, i ve všední den. Jak mladý člověk chce rozlišovat své povolání, když neusedá co nejčastěji s Kristem do večeřadla, aby hleděl na toho, který mu ukazuje, jak nejlépe prožít svůj život? Jak můžeme chtít, aby se mladí rozhodovali pro kněžství a zasvěcený život, když nevnímají eucharistický rozměr svého života (když jim slavení mše svaté připadá jako něco, co stačí jednou za týden „absolvovat“)? Jak můžeme chtít, aby nám zde dorůstala mládež zralá pro manželství, když se skrze pohled upřený na eucharistického Krista nenaučí dávat svůj život a projevovat lásku až do krajnosti? Jak můžeme chtít, aby naše manželství byla skutečně hluboce křesťanská, když nevyužíváme všech příležitostí k tomu, abychom hleděli na Krista, který se z lásky k člověku rozdává a dává do rukou druhému?…


� Rodič, který se stará v kostele o své děti a zdánlivě ze mše svaté nic nemá, jistě slaví mši svatou lépe, než my, kteří hledáme ve mši mystický zážitek. Vždyť rodič přináší oběť (pro rodiče by bylo zdánlivě „lepší“, kdyby se vystřídali na dvou mších a dítě nechali doma), když se stále stará o děti a usiluje o to, aby se v rámci možností chovaly odpovídajícím způsobem a rovněž už i samotným skutkem usilují o spásu světa, protože totiž usilují o to, aby jejich dítě přijalo víru a otevřelo se tak Kristem přinesené spáse…


� Kyrie (Pane, smiluj se), Gloria (Sláva na výsostech Bohu), Credo (Vyznání víry), Sanctus (Svatý), Agnus Dei (Beránku Boží).


� Z latinského colligere – sbírat.





� Srov. Lk 24,32.





